Claudio Da Silva Neto 12.02.2026

Universalité du christianisme ou universalité de Christ

Analyse par le prisme de la théologie interreligieuse

Au 19¢ siecle, 1’épopée missionnaire coincidait avec la domination de 1’Occident sur le
monde et I’Eglise ne voyait pas d’un ceil optimiste I’avenir des religions non chrétiennes. Au
20¢ siecle, c’est a la confrontation avec I’athéisme que la théologie chrétienne a di répondre.
Mais au 21°¢ siécle, avec la mondialisation qui a amené le brassage culturel et donc religieux
(car culture et religion vont de pair), force est de constater que la domination du christianisme
et de la civilisation occidentale sur les autres grandes religions mondiales n’est plus aussi
certaine. Les religions et spiritualités non chrétiennes continuent dans « leur dynamisme et
méme leur pouvoir de séduction bien au-deld de leurs lieux d’origine »!. La théologie
chrétienne contemporaine est donc confrontée a approfondir sa théologie des religions non plus
uniquement en tant que domaine d’étude marginal et de « tolérance diplomatique » se focalisant
sur la comparaison des religions comme ce fut le cas jusqu’a la fin du 20° si¢cle, mais « la
théologie des religions est devenue un des chapitres les plus vivants de la théologie
contemporaine »2. Elle est méme devenue indispensable, certains chercheurs postulant qu’elle
doit étre au ceeur de la théologie chrétienne contemporaine, redéfinissant cette derniére sous le

! Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Raisons politiques, Paris,
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 104.

2 Frangois Bousquet et Henri de La Hougue, Le dialogue interreligieux : le christianisme face aux autres traditions,
Paris, Desclée de Brouwer, 2009, p. 173.



Claudio Da Silva Neto 12.02.2026

prisme du pluralisme religieux ou théologie interreligieuse. Les menaces écologiques, politico-
militaires, économiques et sociales répandues a 1’échelle planétaire que nous encourons
aujourd’hui nous forcent a devoir considérer de nouvelles pistes pour une éthique globale que
la pluralité des religions pourrait insuffler. Ainsi, ce dialogue interreligieux serait une urgence
pour la survie de I’espéce humaine. Or, dans la confusion syncrétique et ésotérique de cette
multiplicité des religiosités contemporaines, comment définir cette théologie interreligieuse
pour ce qu’elle est et ce qu’elle n’est pas ? Et comment articuler I’intention d’universalité de la
religion chrétienne au milieu de toute la diversité des autres religions ?

Si nous affirmons que la théologie est une manic¢re de comprendre le monde, il faut
pouvoir analyser la pratique spirituelle ou religieuse des personnes et des sociétés dans leur
contexte historique. Ce contexte étant actuellement fortement cosmopolite, le christianisme ne
peut plus faire fi d’une relation avec les religions et spiritualités non chrétiennes et donc doit
incorporer I’interreligiosité dans sa réflexion et sa pratique. Nous allons donc poser certains
jalons explicatifs afin de définir plus clairement ce que I’on entend par cette « théologie
interreligieuse » ou « dialogue interreligieux ».

Premiérement, voyons ce que ce dialogue interreligieux est. Lorsque ’on parle de
dialogue, nous nous référons étymologiquement aux mots grecs dia (« a travers », « entre ») et
logos (« parole », « discours », « raison »). Il est donc question d’une interaction réflexive ou
discursive entre plusieurs personnes ou groupes. Et le terme « interreligieux » signifie bien str
le lien entre différentes religions. Les cinq agendas du dialogue interreligieux sont les suivants :
1) I’agenda politique visant la coexistence religieuse ; 2) 1’agenda visant la coopération ; 3)
I’agenda visant la connaissance mutuelle et ’amélioration des relations ; 4) ’agenda visant
I’expérience spirituelle ; 5) I’agenda visant le gain de connaissance théologique »*. Ainsi, la
théologie interreligieuse ou du pluralisme religieux devrait aussi avoir en conscience ces visées
téléologiques.

En outre, selon la théorie du jeu social, la religion au sens général, est le domaine des
jeux religieux et des religiosités®. Au sens spécifique, la religion est « un ensemble de jeux
religieux et de religiosités caractérisés par des éléments de jeu similaires »° (par exemple le
christianisme, 1’islam®, la spiritualité amérindienne qui n’a d’ailleurs toujours pas le statut de
« religion », etc.). Le jeu religieux étant un « jeu social ayant la fonction explicite d’interagir
avec un joueur surnaturel ou un autre élément de jeu surnaturel afin de résoudre des problémes

3 Beate Bengard, « Semaine interdisciplinaire : le dialogue interreligicux », Genéve, Université de Genéve, 2025,
slide 3.

4 La religiosité consiste en les « actions, croyances, valeurs, émotions ou identités individuelles liées a I’interaction
avec un joueur surnaturel ou d’autres éléments de jeu surnaturels afin de résoudre des problémes humains »,
d’aprés Jorg Stolz, « Sociologie des religions », legon 1, Genéve, Université de Genéve, 2025, p. 6.

5 Jorg Stolz, « Sociologie des religions », legon 1, Genéve, Université de Genéve, 2025, p. 7.

¢ Notons tout de méme un point important : la notion de religion n’est pas universelle & toutes les cultures. Ainsi,
« while religion is integral to modern Western history, there are dangers in employing it as a normalizing concept
when translating Islamic traditions ». Asad, Talal “Genealogies of Religion”, Baltimore and London, The Johns
Hopkins University Press, 1993, p. 1.



Claudio Da Silva Neto 12.02.2026

humains »’, I’interreligieux doit nécessairement comprendre ce joueur surnaturel qui résout les
problémes humains. Ainsi, dans le dialogue interreligieux, tous les « joueurs » doivent donc
adhérer a une volonté d’améliorer la condition humaine®, et non seulement de leur propre
communauté, mais aussi de la communauté avec laquelle ils entrent en dialogue. Si ce dernier
aspect fait défaut, il n’y a donc pas de véritable dialogue interreligieux. Pourtant, ce dernier
point est rarement réalisé lors des rencontres en dialogue interreligieux.

De plus, le dialogue interreligieux implique une acceptation préalable au concept de
normativité religieuse. Or, la normativité religieuse existe-t-elle ? N’est-elle pas toujours
emprunte de « religionisation » ? En effet, la classification des autres religions est un processus
de soi et des autres par rapport a sa propre socio-culture : "religionization refers to the social
construction of what « religion » is"’. Elle demande donc de déconstruire les préjugés et une
certaine reformulation des catégories pour que la religion de 1’autre ne soit pas considérée du
point de vue de notre propre prisme culturel limité et limitant. Cela exige de diminuer les
démarcations, d’amoindrir les séparations entre moi et ['autre. Selon Moyaert, cette
religionisation comporte quatre dimensions a analyser: 1) Nommer-renommer 2)
Catégorisation et classification, 3) Essentialisation, 4) Gouvernance (il existe fréquemment
dans le dialogue interreligieux un groupe qui impose son standard de méthode aux autres
groupes). Toutefois, cette approche analytique de Moyaert est plutdt une méthode préalable au
dialogue interreligieux qu’une méthode faisant partie du dialogue lui-méme. Néanmoins, elle
nous permet de comprendre qu’il existe toujours un bagage herméneutique dans le dialogue
interreligieux.

Si I’on continue notre analyse de ce que le dialogue interreligieux est, nous pouvons
souligner I’importance de la « literacy », qui met en lumiére notre degré de capacité de
comprendre une certaine culture. Dans le pluralisme religieux, «il est question de
complémentarité mutuelle, dans laquelle une interaction dynamique entre deux traditions
résulte en un enrichissement réciproque [...]. La complémentarité mutuelle rend possible une
convergence réciproque. C’est la tiche du dialogue interreligieux de changer la convergence
potentielle, inhérente aux traditions religieuses, en une réalité concréte »'°. Pour cela, il faut
comprendre les mécanismes de « metaphysical literacy », a savoir que chaque « discours »
religieux émane d’une conception philosophie liée a une culture de pensée spécifique. En
théologie, les articulations de pensées font historiquement toujours référence a la pensée
aristotélicienne, et cela dans le monde entier. Déja les théologiens du Moyen-age avaient un
langage commun venant de cette éducation philosophique, méme les théologiens musulmans
comme Abl Hamid Al-Ghazali. Théologiens musulmans, juifs et chrétiens devaient apprendre
I’école de pensée d’ Aristote pour ensuite pouvoir faire de la théologie. Il existe donc un héritage
commun entre ces trois religions qui va au-dela de leur commun fond monothéiste et

7 Ibid., legon 2, Genéve, Université de Genéve, 2025, p. 3.

8 « Le dialogue interreligieux [est] au sein de 1’ Alliance pour un monde responsable, pluriel et solidaire », selon
Fischer, Jean, Dialogue interreligieux : propositions pour construire ensemble ; Alliance pour un monde
responsable, pluriel et solidaire, Paris, Ed. Charles Léopold Mayer, 2004, p. 26.

® Marianne Moyaert, Christian Imaginations of the Religious Other : A History of Religionization, Hoboken, First
Edition, John Wiley & Sons Ltd, 2024, p.1.

19 Jacques Dupuis, Vers une théologie chrétienne du pluralisme religieux, Paris, Cerf, 1997, p. 589.



Claudio Da Silva Neto 12.02.2026

abrahamique que la chercheuse Katharina Heyden met en évidence par le concept de « co-
produced religions »!!, démontrant ’interdépendance historique herméneutique passée mais
aussi actuelle de ces trois religions en perpétuelle dynamique de formation, reformation et
transformation mutuelles. Ainsi, si I’on prétend vouloir penser le dialogue interreligieux, il est
intéressant — et peut-étre nécessaire — de comprendre a quel point on ne peut pas séparer la
philosophie de la théologie. Et d’essayer de baser la théologie sur des concepts de pensée
différents, comme les visions non-duelles ou dialectiques de la pensée présocratique
(Parménide, Héraclite, Empédocles, etc.) ou encore lakotas, védantiques, etc. La philosophie
étant une méthode de I’articulation du dialogue mais pas du contenu de ce dernier, il est crucial
de revisiter le dialogue interreligieux par les différentes théories rationnelles mais aussi par le
mysticisme (comme celui de Maitre Eckhart par exemple). Le professeur Christian Schlenker
a développé cet outil d’analyse sous le concept de « scriptural reasoning ».

Pour mettre en évidence la posture adéquate a adopter lors du dialogue interreligieux,
Cornille a proposé que « if dialogue is to include the possibility of change and growth, not only
of the individuals involved, but also of the religions themselves »'2, il existe cing
« dispositions » ou « conditions » qui facilitent et stimulent ce dialogue entre les religions : 1)
I’humilité ; 2) I’engagement ; 3) I’interconnexion ; 4) ’empathie ; 5) la générosité/l’hospitalité.
Ces prédispositions sont donc aussi a considérer dans la théologie du pluralisme religieux.

Enfin, si ’on brosse encore un apercu de ce que le dialogue interreligieux n’est pas,
notons que toute rencontre avec une autre religion n’est pas forcément du dialogue
interreligieux. Il existe le « mulitreligieux » qui prend simplement en considération la variété
des religions mais sans les mettre en interaction, ainsi que le « transreligieux », qui caractérise
une position transversale vis-a-vis des religions, ¢’est-a-dire que la personne peut se considérer
appartenir a plus d’une religion. Le mot syncrétisme y fait parfois référence mais il porte avec
lui une connotation péjorative, ce que le transreligieux ne prétend pas avoir. Un exemple de ce
dernier serait la déclaration du Mahatma Gandhi « oui, je le suis [hindou], je suis aussi
musulman, chrétien, bouddhiste et juif », affirmant que 1'essence de toutes les religions est la
méme, que « 1'Allah de 1'islam est le méme que le Dieu des chrétiens et I'Ishwar des hindous »,
et que le cceur de chaque foi méne au coeur des autres fois. Or, si la foi chrétienne prétend étre
la seule détentrice de cette universalité, comment articuler universalité chrétienne et universalité
christique ?

L’intention d’universalité de la religion chrétienne au milieu de toute la diversité des
autres religions reléve des enjeux majeurs que nous allons analyser de maniére trés succincte.
Cette question ne peut s’appréhender sans celle de la cohérence de la promesse chrétienne de
salut au milieu d’autres religions tout en reconnaissant la possibilité du salut non chrétien. En
effet, « la théologie des religions [...] est passée d’une théologie du salut des infidéles a une

! Katharina Heyden et David Nirenberg, “Co-produced Religions: Judaism, Christianity, and Islam”, Cambridge,
Cambridge University Presss, 2025.

12 Catherine Cornille, The impossibility of interreligious dialogue, New York, Crossroad Publishing Company,
2008, p. 5.



Claudio Da Silva Neto 12.02.2026

théologie du pluralisme religieux »'3, qu’on appelle aussi et justement « théologie
interreligieuse »'4. La justification théologique du dialogue interreligieux ne peut s’opérer sans
revenir au mystere de I’Incarnation et a sa promesse sotériologique. Du point de vue chrétien,
le Verbe a pris chair et cette incarnation a ouvert la breéche a la libération salutaire de tous les
étres vivants, chrétiens ou non chrétiens, humains ou non humains. Mais analysons de plus pres
comment la sotériologie chrétienne peut coincider avec une sotériologie universelle.

Avant le Concile de Vatican II, des théologiens avaient développé une « théologie de
["accomplissement selon laquelle les religions paiennes apparaissent comme des préparations
évangéliques lointaines de la seule vraie religion révélée qu’est le christianisme »!5. Mais
aujourd’hui, «c’est’altérité des autres traditions religieuses dans leur différence
irréductible »'® qui est a prendre aussi en considération. Ce pluralisme religieux est donc
inclusif'’. L’engouement pour la théologie interreligicuse est une conséquence du Concile qui,
pour la premicre fois de I’histoire de I’Eglise catholique, « a porté un jugement positif sur les
religions non chrétiennes »'8. Dans le Nostra Aetate (déclaration du Concile sur les relations de
I’Eglise avec les religions non chrétiennes), nous pouvons lire : « L’Eglise ne rejette rien de ce
qui est vrai et saint dans ces religions » (n°2). Cependant, 1’Eglise a encore du mal a prendre
cette affirmation au sérieux et a I’infuser dans les différentes sphéres de son action dans le
monde. Quoiqu’il en soit, notre contemporanéité chrétienne comporte désormais « une vision
plus positive de la possibilité du salut en dehors de I’Eglise »!°. Cependant, « le document
conciliaire pronongait un jugement positif sur les religions non chrétiennes, mais ne s’exprimait
pas de manicre explicite sur le rapport positif que les diverses religions peuvent avoir a
I’Absolu »%. Ce pan de la réflexion du pluralisme religieux n’a pas encore été apporté aux
oreilles et aux décisions de I’Institution chrétienne romaine mais mérite certainement de plus
amples recherches, car nous sommes d’avis que « Dieu n’est pas le dieu tribal des juifs et des
chrétiens, mais 1’origine et I’accomplissement de la Création tout enti¢re. Son royaume s’étend
a I’ensemble du cosmos »?!. Cette sortie de ’exclusivisme chrétien améne au pluralisme
inclusif déja évoqué plus haut, car « normativité et universalité n’impliquent pas exclusivité
[...]. On peut donc dire (...) que : "Dans I’optique chrétienne, la révélation de soi de Dieu est
concentrée dans la personne de Jésus, mais n’est pas limitée a elle". »*2 Il y a donc de la place
pour le salut dans d’autres religions et cela a été accepté par les plus hautes instances de la
religion catholique, a savoir le Vatican : « A ceux-la mémes qui, sans faute de leur part, ne sont
pas encore parvenus a une connaissance expresse de Dieu, mais travaillent, non sans la grace

13 Frangois Bousquet et Henri de La Hougue, Le dialogue interreligieux : le christianisme face aux autres
traditions, Paris, Desclée de Brouwer, 2009, p. 174.

Y Ibid., p. 176.

5 Ibid., p. 177.

16 Ibid., p. 179.

17 Jacques Dupuis, Vers une théologie chrétienne du pluralisme religieux, Paris, Cerf, 1997.

18 Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Paris, Raisons politiques,
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 105.

19 Frangois Bousquet et Henri de La Hougue, Le dialogue interreligieux : le christianisme face aux autres
traditions, Paris, Desclée de Brouwer, 2009, p. 175.

20 Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Paris, Raisons politiques,
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 107.

21 Fédération des Eglises protestantes de Suisse, La vérité dans ['ouverture. La foi chrétienne et les religions, 2007.
22 Ibid.



Claudio Da Silva Neto 12.02.2026

divine, a avoir une vie droite, la divine Providence ne refuse pas les secours nécessaires a leur
salut »?*, Mais n’est-ce pas un manque d’humilité et d’hospitalité (voir Cornille) et une marque
de gouvernance (voir Moyaert) et de résidus de supersessionisme (« L’Eglise est le nouveau
peuple de Dieu »**, « L’Eglise est "sacrement universel de salut" »*°) que d’oser se prononcer
sur ce que Dieu « refuserait » ou pas ? N’oublions pas que « le salut appartient a Dieu, a Dieu
seul. Nous ne possédons pas le salut ; nous y participons. Nous n’offrons pas le salut ; nous en
sommes témoins. Nous ne décidons pas qui sera sauvé ; nous laissons cela a la providence de
Dieu. Notre propre salut est une hospitalité éternelle que Dieu nous a offerte. C’est Dieu qui est
"I’hote" du salut »*°. Ainsi, au lieu de I’axiome « Hors de I’Eglise point de salut », il faudrait
plutdt dire : « En dehors du monde, point de salut ».2” Et ce monde vaste, rappelons-le, est aussi
constitué de toutes les religions non chrétiennes.

Venons maintenant a considérer une autre manicre d’appréhender la qualité christique
de Jésus et donc toutes les nuances sotériologique qui en découlent. Selon De La Hougue, « une
théologie avertie doit se garder d’identifier 1’¢lément historique et contingent de Jésus et son
¢lément christique et divin. La manifestation de I’absolu de Dieu dans la particularité historique
de Jésus de Nazareth nous aide a comprendre que I’unicité du Christ n’est pas exclusive d’autres
manifestations de Dieu dans I’histoire »?8. En d’autres termes, 1’unicité du Christ peut étre vue
comme une universalité christique qui serait présente dans toutes les autres religions non
chrétiennes également. Car la religion n’est pas une affaire objective et détachée du sujet, du
lien au vivant, de la personne religieuse. La ou est le vivant est aussi le Christ. Christ n’est donc
pas cantonné, selon cette perspective, a la seule personne de Jésus, mais a tout le vivant, car
« le monde est lui-méme un étre vivant peuplé de force de vie »*°. Certes, le Vatican a voulu
éviter « la mentalité indifférentiste imprégnée d’un relativisme religieux qui porte a considérer
que "toutes les religions se valent" »%°, mais avec cette notion de pluralisme religieux
christocentré, il est possible de réduire ces tensions de compréhension, tensions entre le salut
par Christ et le salut par d’autres biais, qui ont toujours été présentes dans I’histoire du
christianisme. Il est donc intéressant d’effectuer de plus amples recherches sur la
compréhension de ce qu’est Christ dans cette optique d’universalisme christique qui serait

23 Extrait de « Constitution dogmatique sur I’Eglise : Lumen Gentium », 1964, §16.
https://www.vatican.va/archive/hist councils/ii vatican council/documents/vatii const 19641121 lumen-
gentium_fr.html

24 Extrait de « Déclaration sur les relations de I’Eglise avec les religions non chrétiennes : Nostra Aetate », 1965,
§4.

https://www.vatican.va/archive/hist councils/ii vatican council/documents/vatii const 19651028 nostra-
actate fr.html

25 Extrait de « Déclaration « Dominus lesus » sur ’unicité et ’universalité salvifique de Jésus-Christ et de
I’Eglise », 2000, §20.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con cfaith doc 20000806 dominus-
iesus_fr.html

26 Conseil cecuménique des Eglises, Who do we say that we are, 2015, § 79, trad. BB.

27 Frangois Bousquet et Henri de La Hougue, Le dialogue interreligieux : le christianisme face aux autres
traditions, Paris, Desclée de Brouwer, 2009, p. 188.

8 Ibid., p. 192.

2 Ibid., p. 13.

30 Extrait de « Déclaration « Dominus lesus » sur ’unicité et ’universalité salvifique de Jésus-Christ et de
I’Eglise », 2000, §22.

https://www.vatican.va/roman curia/congregations/cfaith/documents/rc_con cfaith doc 20000806 dominus-
iesus_fr.html



https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19651028_nostra-aetate_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19651028_nostra-aetate_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_fr.html

Claudio Da Silva Neto 12.02.2026

différent de la vision jusqu’ici largement développée de I'universalisme chrétien. Certes, le
Christ serait la vérité mais nous ne le possédons pas. Il existe donc différentes perspectives de
compréhension de Christ en tant que sauveur du monde®!' et cette tension fait partie du
christianisme lui-méme. Cette tension existe donc entre le salut exclusif par Christ avec le
mystere sotériologique de Dieu dans lequel ’humain et son langage n’ont aucune prise : « les
religions sont ainsi une forme d’option anonyme pour le Christ, conditionnée par la
préordination fondamentale de tout homme & I’Absolu. Finalement, la mission de I’Eglise
consiste en ce que le christianisme implicite parvienne a lui méme en devenant explicite »2,

Cependant, relevons encore une nuance. Cette approche recoit de grandes critiques de
ceux qui pensent, entre autre, qu’elle « ne souligne pas assez I’ambiguité¢ fondamentale des
religions qui sont aussi I’expression de I’aveuglement pécheur de I’homme »**. En Islam, cela
pourrait étre aussi relié au concept de « shirk »**, qui est ce péché de vénérer d’autres divinités.
Nous n’entrerons pas ici dans ce débat qui mérite d’étre relevé entre monothéismes et
polythéismes mais rappelons simplement que ces catégories sont aujourd’hui fortement remises
en question par la recherche théologique et celle liée a I’européocentrisme et a la sociologie
post-coloniale.

Pour finir, nous sommes d’accord de dire que, « selon la pédagogie méme de Dieu dans
I’histoire du salut, il y a une fonction prophétique de I’étranger pour une meilleure intelligence
de sa propre identité »*°. C’est ce phénoméne de re-évangélisation du christianisme que le
dialogue avec d’autres religions apporte. Et « cette estime et ce respect du religieux qui nous
est étranger sont aussi le meilleur moyen de dépasser une mentalité de propriétaire »*° ou méme,
pourrait-on dire, de « colon théologique ». Les chrétiens sont peut-&tre propriétaires du
christianisme, mais pas de Christ ou de Dieu. On ne peut posséder ces derniers. Ainsi, nous
espérons avoir pu apporter des éléments de réponse pour affirmer qu’il ne faut pas « confondre
'universalité de la religion chrétienne avec ’universalité du mystére du Christ »*7. Selon Karl
Rahner, « on peut considérer les religions comme des manifestations de la volonté universelle
de salut de Dieu »*%.

En conclusion a cette analyse de la théologie dialogique sous son aspect de pluralisme
religieux en ce qui concerne la notion d’universalisme chrétien et christique, nous pouvons
constater que « les théologiens devront de plus en plus endurer intellectuellement I’énigme

31 « Christ est le sauveur du monde » (Jean 4,42).

32 Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Paris, Raisons politiques,
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 108.

3 Ibid., p. 109.

34 Term from the religious vocabulary, of coranic origin, which signifies the act of “associating” with God, that is,
accepting the presence at His side of other divinities.

35 Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Paris, Raisons politiques,
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 118.

36 Ibid.

37 Ibid., p. 116.

38 Frangois Bousquet et Henri de La Hougue, Le dialogue interreligieux : le christianisme face aux autres
traditions, Paris, Desclée de Brouwer, 2009, Paris, p. 188.



Claudio Da Silva Neto 12.02.2026

d’une pluralité de traditions religieuses dans leurs différences irréductibles »*. Cette énigme a
certainement toujours été la, mais mise sous le tapis car les conditions de domination du
christianisme depuis son adoption comme religion d’empire (Concile de Nicée de 325 ap. J-C)
ont toujours pu repousser cette réflexion par la force et la supériorité économico-militaire.
Aujourd’hui, le monde a changé et nous sommes d’accord de dire que « le pluralisme religieux
tend a devenir I’horizon de la théologie du 21¢ siécle. Et il nous invite a revisiter les grands
chapitres de toute la dogmatique chrétienne »*°. Ce n’est donc pas rien. Et « si le christianisme
peut dialoguer avec les autres religions, c’est parce qu’il porte en lui-méme ses propres
principes de limitation »*!, car il est en essence une religion dialogale et de la relation, d’« union
de I’absolument universel et de 1’absolument concret »*2. Geffré va jusqu’a dire que le
christianisme est « lui-méme relatif ». Nous postulons donc que le christianisme n’est pas
universel, c’est le Christ qui I’est. En effet, il faut différencier christianisme en tant que religion,
et Christ en tant que principe de vérité absolue divine, qui Lui ne serait donc pas relatif. Et
« Christ » est un mot qui se référe a ce principe, principe qui pourrait étre défini par d’autres
religions par un autre mot que celui de « Christ », tout en se référant a exactement la méme
chose. Cette humilité et acceptation devra sans doute étre requise a I’Eglise au moment ou les
avancées de la théologie interreligieuse ameneront a cette nécessité. Ce ne serait pas une
nouvelle « Réforme » du christianisme, mais plutot une réforme de notre vision théologique du
monde. Toute la théologie est une manicre de déchiffrer et rechiffrer le monde. Nous sommes
d’avis de recontextualiser que Jésus a incarné ce Christ, mais que cette Incarnation du Verbe de
Dieu n’est pas exclusif a Jésus. Au contraire, ¢’est une promesse universelle, que Jésus a
¢galement énoncée. Tous les étres vivants sont amenés a vivre cette Incarnation et cette derniére
ne dépend pas de I’affiliation a une religion ou non. Croire et suivre Christ ne dépend pas des
lois de ce monde, et donc pas de quelque institution ou dénomination religieuse que ce soit. Le
christianisme est, certes, une religion, et ’on pourrait dire qu’elle pointe le doigt vers Christ,
mais qu’elle n’est pas Christ, elle n’est qu’une orientation et une invitation a cette destinée.
Ainsi, d’autres religions et spiritualités pourraient aussi €tre ces  autres
« cartes théographiques » (si I’on peut oser ce jeu de mots) qui pointeraient vers la méme
destinée divine. Pour Geffré, « la vérité chrétienne n’est ni exclusive ni méme inclusive de toute
autre vérité dans I’ordre religieux. Elle est singuliere et relative a la part de vérité dont les autres
religions sont porteuses »*. Et, face aux enjeux de la mondialisation, le dialogue interreligieux
représente « une chance dans la mesure ou il peut contribuer & humaniser la mondialisation »**,
Car la poursuite d’un christianisme normatif universel ne trahirait-il pas « un impérialisme
secret a I’égard des membres des autres religions » ? Le dialogue interreligieux réussit a
soulever ces questions délicates, et « contribue ainsi a construire le Régne de Dieu dans

3 Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Paris, Raisons politiques,
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 118.

40 Frangois Bousquet et Henri de La Hougue, Le dialogue interreligieux : le christianisme face aux autres
traditions, Paris, Desclée de Brouwer, 2009, p. 173.

4! Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Paris, Raisons politiques,
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 117.

42 Ibid.

4 Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Paris, Raisons politiques,
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 118.

44 Frangois Bousquet et Henri de La Hougue, Le dialogue interreligieux : le christianisme face aux autres
traditions, Paris, Desclée de Brouwer, 2009, Paris, p. 174.



Claudio Da Silva Neto 12.02.2026

I’histoire »*°, et nous sommes d’avis qu’« il est permis de penser que la convergence entre les
traditions religieuses atteindra [...] son but dans la plénitude du Régne de Dieu. Une « réunion »
(anakephaloiosis, Ep 1,10) eschatologique des traditions religieuses du monde en Christ
[...] »*. Teilhard de Chardin ira jusqu’a parler d’« une convergence générale des Religions sur
un Christ-Universel qui, au fond, les satisfait toutes : telle me parait étre la seule conversion
possible du Monde, et la seule forme imaginable pour une Religion de ’avenir »*’. Ainsi, les
autres religions pourraient étre véritablement et pleinement considérées chacune comme « un
rayon de la vérité qui illumine tous les hommes »*3.

45 Jacques Dupuis, Vers une théologie chrétienne du pluralisme religieux, Paris, Cerf, 1997, p. 589.

6 Ibid., p. 590

47 P, Teilhard de Chardin, « Comment je crois » (1934), dans Comment je crois, Euvres, vol. X, p. 150 ; voir la
section intitulée « La confluence des religions », p. 138-150.

*8 Nostra Aetate n°2.



