
Claudio Da Silva Neto  12.02.2026 

 

Universalité du christianisme ou universalité de Christ 

Analyse par le prisme de la théologie interreligieuse 

 

Au 19e siècle, l’épopée missionnaire coïncidait avec la domination de l’Occident sur le 
monde et l’Eglise ne voyait pas d’un œil optimiste l’avenir des religions non chrétiennes. Au 
20e siècle, c’est à la confrontation avec l’athéisme que la théologie chrétienne a dû répondre. 
Mais au 21e siècle, avec la mondialisation qui a amené le brassage culturel et donc religieux 
(car culture et religion vont de pair), force est de constater que la domination du christianisme 
et de la civilisation occidentale sur les autres grandes religions mondiales n’est plus aussi 
certaine. Les religions et spiritualités non chrétiennes continuent dans « leur dynamisme et 
même leur pouvoir de séduction bien au-delà de leurs lieux d’origine »1. La théologie 
chrétienne contemporaine est donc confrontée à approfondir sa théologie des religions non plus 
uniquement en tant que domaine d’étude marginal et de « tolérance diplomatique » se focalisant 
sur la comparaison des religions comme ce fut le cas jusqu’à la fin du 20e siècle, mais « la 
théologie des religions est devenue un des chapitres les plus vivants de la théologie 
contemporaine »2. Elle est même devenue indispensable, certains chercheurs postulant qu’elle 
doit être au cœur de la  théologie chrétienne contemporaine, redéfinissant cette dernière sous le 

 
1 Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Raisons politiques, Paris, 
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 104. 
2 François Bousquet et Henri de La Hougue, Le dialogue interreligieux : le christianisme face aux autres traditions, 
Paris, Desclée de Brouwer, 2009, p. 173. 



Claudio Da Silva Neto  12.02.2026 

prisme du pluralisme religieux ou théologie interreligieuse. Les menaces écologiques, politico-
militaires, économiques et sociales répandues à l’échelle planétaire que nous encourons 
aujourd’hui nous forcent à devoir considérer de nouvelles pistes pour une éthique globale que 
la pluralité des religions pourrait insuffler. Ainsi, ce dialogue interreligieux serait une urgence 
pour la survie de l’espèce humaine. Or, dans la confusion syncrétique et ésotérique de cette 
multiplicité des religiosités contemporaines, comment définir cette théologie interreligieuse 
pour ce qu’elle est et ce qu’elle n’est pas ? Et comment articuler l’intention d’universalité de la 
religion chrétienne au milieu de toute la diversité des autres religions ? 

  

Si nous affirmons que la théologie est une manière de comprendre le monde, il faut 
pouvoir analyser la pratique spirituelle ou religieuse des personnes et des sociétés dans leur 
contexte historique. Ce contexte étant actuellement fortement cosmopolite, le christianisme ne 
peut plus faire fi d’une relation avec les religions et spiritualités non chrétiennes et donc doit 
incorporer l’interreligiosité dans sa réflexion et sa pratique. Nous allons donc poser certains 
jalons explicatifs afin de définir plus clairement ce que l’on entend par cette « théologie 
interreligieuse » ou « dialogue interreligieux ». 

 Premièrement, voyons ce que ce dialogue interreligieux est. Lorsque l’on parle de 
dialogue, nous nous référons étymologiquement aux mots grecs dia (« à travers », « entre ») et 
logos (« parole », « discours », « raison »). Il est donc question d’une interaction réflexive ou 
discursive entre plusieurs personnes ou groupes. Et le terme « interreligieux » signifie bien sûr 
le lien entre différentes religions. Les cinq agendas du dialogue interreligieux sont les suivants : 
1) l’agenda politique visant la coexistence religieuse ; 2) l’agenda visant la coopération ; 3) 
l’agenda visant la connaissance mutuelle et l’amélioration des relations ; 4) l’agenda visant 
l’expérience spirituelle ; 5) l’agenda visant le gain de connaissance théologique »3. Ainsi, la 
théologie interreligieuse ou du pluralisme religieux devrait aussi avoir en conscience ces visées 
téléologiques.  

En outre, selon la théorie du jeu social, la religion au sens général, est le domaine des 
jeux religieux et des religiosités4. Au sens spécifique, la religion est « un ensemble de jeux 
religieux et de religiosités caractérisés par des éléments de jeu similaires »5 (par exemple le 
christianisme, l’islam6, la spiritualité amérindienne qui n’a d’ailleurs toujours pas le statut de 
« religion », etc.). Le jeu religieux étant un « jeu social ayant la fonction explicite d’interagir 
avec un joueur surnaturel ou un autre élément de jeu surnaturel afin de résoudre des problèmes 

 
3 Beate Bengard, « Semaine interdisciplinaire : le dialogue interreligieux », Genève, Université de Genève, 2025, 
slide 3. 
4 La religiosité consiste en les « actions, croyances, valeurs, émotions ou identités individuelles liées à l’interaction 
avec un joueur surnaturel ou d’autres éléments de jeu surnaturels afin de résoudre des problèmes humains », 
d’après Jörg Stolz, « Sociologie des religions », leçon 1, Genève, Université de Genève, 2025, p. 6. 
5 Jörg Stolz, « Sociologie des religions », leçon 1, Genève, Université de Genève, 2025, p. 7. 
6 Notons tout de même un point important : la notion de religion n’est pas universelle à toutes les cultures. Ainsi, 
« while religion is integral to modern Western history, there are dangers in employing it as a normalizing concept 
when translating Islamic traditions ». Asad, Talal “Genealogies of Religion”, Baltimore and London, The Johns 
Hopkins University Press, 1993, p. 1. 



Claudio Da Silva Neto  12.02.2026 

humains »7, l’interreligieux doit nécessairement comprendre ce joueur surnaturel qui résout les 
problèmes humains. Ainsi, dans le dialogue interreligieux, tous les « joueurs » doivent donc 
adhérer à une volonté d’améliorer la condition humaine8, et non seulement de leur propre 
communauté, mais aussi de la communauté avec laquelle ils entrent en dialogue. Si ce dernier 
aspect fait défaut, il n’y a donc pas de véritable dialogue interreligieux. Pourtant, ce dernier 
point est rarement réalisé lors des rencontres en dialogue interreligieux. 

De plus, le dialogue interreligieux implique une acceptation préalable au concept de 
normativité religieuse. Or, la normativité religieuse existe-t-elle ? N’est-elle pas toujours 
emprunte de « religionisation » ? En effet, la classification des autres religions est un processus 
de soi et des autres par rapport à sa propre socio-culture : "religionization refers to the social 
construction of what « religion » is"9. Elle demande donc de déconstruire les préjugés et une 
certaine reformulation des catégories pour que la religion de l’autre ne soit pas considérée du 
point de vue de notre propre prisme culturel limité et limitant. Cela exige de diminuer les 
démarcations, d’amoindrir les séparations entre moi et l’autre. Selon Moyaert, cette 
religionisation comporte quatre dimensions à analyser : 1) Nommer-renommer 2) 
Catégorisation et classification, 3) Essentialisation, 4) Gouvernance (il existe fréquemment 
dans le dialogue interreligieux un groupe qui impose son standard de méthode aux autres 
groupes). Toutefois, cette approche analytique de Moyaert est plutôt une méthode préalable au 
dialogue interreligieux qu’une méthode faisant partie du dialogue lui-même. Néanmoins, elle 
nous permet de comprendre qu’il existe toujours un bagage herméneutique dans le dialogue 
interreligieux.  

Si l’on continue notre analyse de ce que le dialogue interreligieux est, nous pouvons 
souligner l’importance de la « literacy », qui met en lumière notre degré de capacité de 
comprendre une certaine culture. Dans le pluralisme religieux, « il est question de 
complémentarité mutuelle, dans laquelle une interaction dynamique entre deux traditions 
résulte en un enrichissement réciproque […]. La complémentarité mutuelle rend possible une 
convergence réciproque. C’est la tâche du dialogue interreligieux de changer la convergence 
potentielle, inhérente aux traditions religieuses, en une réalité concrète »10. Pour cela, il faut 
comprendre les mécanismes de « metaphysical literacy », à savoir que chaque « discours » 
religieux émane d’une conception philosophie liée à une culture de pensée spécifique. En 
théologie, les articulations de pensées font historiquement toujours référence à la pensée 
aristotélicienne, et cela dans le monde entier. Déjà les théologiens du Moyen-âge avaient un 
langage commun venant de cette éducation philosophique, même les théologiens musulmans 
comme Abû Hâmid Al-Ghazâlî. Théologiens musulmans, juifs et chrétiens devaient apprendre 
l’école de pensée d’Aristote pour ensuite pouvoir faire de la théologie. Il existe donc un héritage 
commun entre ces trois religions qui va au-delà de leur commun fond monothéiste et 

 
7 Ibid., leçon 2, Genève, Université de Genève, 2025, p. 3. 
8 « Le dialogue interreligieux [est] au sein de l’Alliance pour un monde responsable, pluriel et solidaire », selon 
Fischer, Jean, Dialogue interreligieux : propositions pour construire ensemble ; Alliance pour un monde 
responsable, pluriel et solidaire, Paris, Ed. Charles Léopold Mayer, 2004, p. 26. 
9 Marianne Moyaert, Christian Imaginations of the Religious Other : A History of Religionization, Hoboken, First 
Edition, John Wiley & Sons Ltd, 2024, p.1. 
10 Jacques Dupuis, Vers une théologie chrétienne du pluralisme religieux, Paris, Cerf, 1997, p. 589. 



Claudio Da Silva Neto  12.02.2026 

abrahamique que la chercheuse Katharina Heyden met en évidence par le concept de « co-
produced religions »11, démontrant l’interdépendance historique herméneutique passée mais 
aussi actuelle de ces trois religions en perpétuelle dynamique de formation, reformation et 
transformation mutuelles. Ainsi, si l’on prétend vouloir penser le dialogue interreligieux, il est 
intéressant – et peut-être nécessaire – de comprendre à quel point on ne peut pas séparer la 
philosophie de la théologie. Et d’essayer de baser la théologie sur des concepts de pensée 
différents, comme les visions non-duelles ou dialectiques de la pensée présocratique 
(Parménide, Héraclite, Empédocles, etc.) ou encore lakotas, védantiques, etc. La philosophie 
étant une méthode de l’articulation du dialogue mais pas du contenu de ce dernier, il est crucial 
de revisiter le dialogue interreligieux par les différentes théories rationnelles mais aussi par le 
mysticisme (comme celui de Maître Eckhart par exemple). Le professeur Christian Schlenker 
a développé cet outil d’analyse sous le concept de « scriptural reasoning ». 

Pour mettre en évidence la posture adéquate à adopter lors du dialogue interreligieux, 
Cornille a proposé que « if dialogue is to include the possibility of change and growth, not only 
of the individuals involved, but also of the religions themselves »12, il existe cinq 
« dispositions » ou « conditions » qui facilitent et stimulent ce dialogue entre les religions : 1) 
l’humilité ; 2) l’engagement ; 3) l’interconnexion ; 4) l’empathie ; 5) la générosité/l’hospitalité.  
Ces prédispositions sont donc aussi à considérer dans la théologie du pluralisme religieux. 

Enfin, si l’on brosse encore un aperçu de ce que le dialogue interreligieux n’est pas, 
notons que toute rencontre avec une autre religion n’est pas forcément du dialogue 
interreligieux. Il existe le « mulitreligieux » qui prend simplement en considération la variété 
des religions mais sans les mettre en interaction, ainsi que le « transreligieux », qui caractérise 
une position transversale vis-à-vis des religions, c’est-à-dire que la personne peut se considérer 
appartenir à plus d’une religion. Le mot syncrétisme y fait parfois référence mais il porte avec 
lui une connotation péjorative, ce que le transreligieux ne prétend pas avoir. Un exemple de ce 
dernier serait la déclaration du Mahatma Gandhi « oui, je le suis [hindou], je suis aussi 
musulman, chrétien, bouddhiste et juif », affirmant que l'essence de toutes les religions est la 
même, que « l'Allah de l'islam est le même que le Dieu des chrétiens et l'Ishwar des hindous », 
et que le cœur de chaque foi mène au cœur des autres fois. Or, si la foi chrétienne prétend être 
la seule détentrice de cette universalité, comment articuler universalité chrétienne et universalité 
christique ?  

 

L’intention d’universalité de la religion chrétienne au milieu de toute la diversité des 
autres religions relève des enjeux majeurs que nous allons analyser de manière très succincte. 
Cette question ne peut s’appréhender sans celle de la cohérence de la promesse chrétienne de 
salut au milieu d’autres religions tout en reconnaissant la possibilité du salut non chrétien. En 
effet, « la théologie des religions […] est passée d’une théologie du salut des infidèles à une 

 
11 Katharina Heyden et David Nirenberg, “Co-produced Religions: Judaism, Christianity, and Islam”, Cambridge, 
Cambridge University Presss, 2025. 
12 Catherine Cornille, The impossibility of interreligious dialogue, New York, Crossroad Publishing Company, 
2008, p. 5. 



Claudio Da Silva Neto  12.02.2026 

théologie du pluralisme religieux »13, qu’on appelle aussi et justement « théologie 
interreligieuse »14. La justification théologique du dialogue interreligieux ne peut s’opérer sans 
revenir au mystère de l’Incarnation et à sa promesse sotériologique. Du point de vue chrétien, 
le Verbe a pris chair et cette incarnation a ouvert la brèche à la libération salutaire de tous les 
êtres vivants, chrétiens ou non chrétiens, humains ou non humains. Mais analysons de plus près 
comment la sotériologie chrétienne peut coïncider avec une sotériologie universelle. 

Avant le Concile de Vatican II, des théologiens avaient développé une « théologie de 
l’accomplissement selon laquelle les religions païennes apparaissent comme des préparations 
évangéliques lointaines de la seule vraie religion révélée qu’est le christianisme »15. Mais 
aujourd’hui, « c’est l’altérité des autres traditions religieuses dans leur différence 
irréductible »16 qui est à prendre aussi en considération. Ce pluralisme religieux est donc 
inclusif17. L’engouement pour la théologie interreligieuse est une conséquence du Concile qui, 
pour la première fois de l’histoire de l’Eglise catholique, « a porté un jugement positif sur les 
religions non chrétiennes »18. Dans le Nostra Aetate (déclaration du Concile sur les relations de 
l’Eglise avec les religions non chrétiennes), nous pouvons lire : « L’Eglise ne rejette rien de ce 
qui est vrai et saint dans ces religions » (nᵒ2). Cependant, l’Eglise a encore du mal à prendre 
cette affirmation au sérieux et à l’infuser dans les différentes sphères de son action dans le 
monde. Quoiqu’il en soit, notre contemporanéité chrétienne comporte désormais « une vision 
plus positive de la possibilité du salut en dehors de l’Eglise »19. Cependant, « le document 
conciliaire prononçait un jugement positif sur les religions non chrétiennes, mais ne s’exprimait 
pas de manière explicite sur le rapport positif que les diverses religions peuvent avoir à 
l’Absolu »20. Ce pan de la réflexion du pluralisme religieux n’a pas encore été apporté aux 
oreilles et aux décisions de l’Institution chrétienne romaine mais mérite certainement de plus 
amples recherches, car nous sommes d’avis que « Dieu n’est pas le dieu tribal des juifs et des 
chrétiens, mais l’origine et l’accomplissement de la Création tout entière. Son royaume s’étend 
à l’ensemble du cosmos »21. Cette sortie de l’exclusivisme chrétien amène au pluralisme 
inclusif déjà évoqué plus haut, car «  normativité et universalité n’impliquent pas exclusivité 
[…]. On peut donc dire (…) que : "Dans l’optique chrétienne, la révélation de soi de Dieu est 
concentrée dans la personne de Jésus, mais n’est pas limitée à elle". »22 Il y a donc de la place 
pour le salut dans d’autres religions et cela a été accepté par les plus hautes instances de la 
religion catholique, à savoir le Vatican : « A ceux-là mêmes qui, sans faute de leur part, ne sont 
pas encore parvenus à une connaissance expresse de Dieu, mais travaillent, non sans la grâce 

 
13 François Bousquet et Henri de La Hougue, Le dialogue interreligieux : le christianisme face aux autres 
traditions, Paris, Desclée de Brouwer, 2009, p. 174. 
14 Ibid., p. 176. 
15 Ibid., p. 177. 
16 Ibid., p. 179. 
17 Jacques Dupuis, Vers une théologie chrétienne du pluralisme religieux, Paris, Cerf, 1997. 
18 Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Paris, Raisons politiques, 
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 105. 
19 François Bousquet et Henri de La Hougue, Le dialogue interreligieux : le christianisme face aux autres 
traditions, Paris, Desclée de Brouwer, 2009, p. 175. 
20 Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Paris, Raisons politiques, 
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 107. 
21 Fédération des Eglises protestantes de Suisse, La vérité dans l’ouverture. La foi chrétienne et les religions, 2007. 
22 Ibid. 



Claudio Da Silva Neto  12.02.2026 

divine, à avoir une vie droite, la divine Providence ne refuse pas les secours nécessaires à leur 
salut »23. Mais n’est-ce pas un manque d’humilité et d’hospitalité (voir Cornille) et une marque 
de gouvernance (voir Moyaert) et de résidus de supersessionisme (« L’Eglise est le nouveau 
peuple de Dieu »24, « L’Eglise est "sacrement universel de salut" »25) que d’oser se prononcer 
sur ce que Dieu « refuserait » ou pas ? N’oublions pas que « le salut appartient à Dieu, à Dieu 
seul. Nous ne possédons pas le salut ; nous y participons. Nous n’offrons pas le salut ; nous en 
sommes témoins. Nous ne décidons pas qui sera sauvé ; nous laissons cela à la providence de 
Dieu. Notre propre salut est une hospitalité éternelle que Dieu nous a offerte. C’est Dieu qui est 
"l’hôte" du salut »26. Ainsi, au lieu de l’axiome « Hors de l’Eglise point de salut », il faudrait 
plutôt dire : « En dehors du monde, point de salut ».27 Et ce monde vaste, rappelons-le, est aussi 
constitué de toutes les religions non chrétiennes. 

Venons maintenant à considérer une autre manière d’appréhender la qualité christique 
de Jésus et donc toutes les nuances sotériologique qui en découlent. Selon De La Hougue, « une 
théologie avertie doit se garder d’identifier l’élément historique et contingent de Jésus et son 
élément christique et divin. La manifestation de l’absolu de Dieu dans la particularité historique 
de Jésus de Nazareth nous aide à comprendre que l’unicité du Christ n’est pas exclusive d’autres 
manifestations de Dieu dans l’histoire »28. En d’autres termes, l’unicité du Christ peut être vue 
comme une universalité christique qui serait présente dans toutes les autres religions non 
chrétiennes également. Car la religion n’est pas une affaire objective et détachée du sujet, du 
lien au vivant, de la personne religieuse. Là où est le vivant est aussi le Christ. Christ n’est donc 
pas cantonné, selon cette perspective, à la seule personne de Jésus, mais à tout le vivant, car 
« le monde est lui-même un être vivant peuplé de force de vie »29. Certes, le Vatican a voulu 
éviter « la mentalité indifférentiste imprégnée d’un relativisme religieux qui porte à considérer 
que "toutes les religions se valent" »30, mais avec cette notion de pluralisme religieux 
christocentré, il est possible de réduire ces tensions de compréhension, tensions entre le salut 
par Christ et le salut par d’autres biais, qui ont toujours été présentes dans l’histoire du 
christianisme. Il est donc intéressant d’effectuer de plus amples recherches sur la 
compréhension de ce qu’est Christ dans cette optique d’universalisme christique qui serait 

 
23 Extrait de « Constitution dogmatique sur l’Eglise : Lumen Gentium », 1964, §16. 
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19641121_lumen-
gentium_fr.html   
24 Extrait de « Déclaration sur les relations de l’Eglise avec les religions non chrétiennes : Nostra Aetate », 1965, 
§4. 
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19651028_nostra-
aetate_fr.html    
25 Extrait de « Déclaration « Dominus Iesus » sur l’unicité et l’universalité salvifique de Jésus-Christ et de 
l’Eglise », 2000, §20. 
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-
iesus_fr.html    
26 Conseil œcuménique des Eglises, Who do we say that we are,  2015, § 79, trad. BB. 
27 François Bousquet et Henri de La Hougue, Le dialogue interreligieux : le christianisme face aux autres 
traditions, Paris, Desclée de Brouwer, 2009, p. 188. 
28 Ibid., p. 192. 
29 Ibid., p. 13. 
30 Extrait de « Déclaration « Dominus Iesus » sur l’unicité et l’universalité salvifique de Jésus-Christ et de 
l’Eglise », 2000, §22. 
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-
iesus_fr.html    

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19651028_nostra-aetate_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19651028_nostra-aetate_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_fr.html


Claudio Da Silva Neto  12.02.2026 

différent de la vision jusqu’ici largement développée de l’universalisme chrétien. Certes, le 
Christ serait la vérité mais nous ne le possédons pas. Il existe donc différentes perspectives de 
compréhension de Christ en tant que sauveur du monde31 et cette tension fait partie du 
christianisme lui-même. Cette tension existe donc entre le salut exclusif par Christ avec le 
mystère sotériologique de Dieu dans lequel l’humain et son langage n’ont aucune prise : « les 
religions sont ainsi une forme d’option anonyme pour le Christ, conditionnée par la 
préordination fondamentale de tout homme à l’Absolu. Finalement, la mission de l’Église 
consiste en ce que le christianisme implicite parvienne à lui même en devenant explicite »32.  

Cependant, relevons encore une nuance. Cette approche reçoit de grandes critiques de 
ceux qui pensent, entre autre, qu’elle « ne souligne pas assez l’ambiguïté fondamentale des 
religions qui sont aussi l’expression de l’aveuglement pécheur de l’homme »33. En Islam, cela 
pourrait être aussi relié au concept de « shirk »34, qui est ce péché de vénérer d’autres divinités. 
Nous n’entrerons pas ici dans ce débat qui mérite d’être relevé entre monothéismes et 
polythéismes mais rappelons simplement que ces catégories sont aujourd’hui fortement remises 
en question par la recherche théologique et celle liée à l’européocentrisme et à la sociologie 
post-coloniale. 

Pour finir, nous sommes d’accord de dire que, « selon la pédagogie même de Dieu dans 
l’histoire du salut, il y a une fonction prophétique de l’étranger pour une meilleure intelligence 
de sa propre identité »35. C’est ce phénomène de re-évangélisation du christianisme que le 
dialogue avec d’autres religions apporte. Et « cette estime et ce respect du religieux qui nous 
est étranger sont aussi le meilleur moyen de dépasser une mentalité de propriétaire »36 ou même, 
pourrait-on dire, de « colon théologique ». Les chrétiens sont peut-être propriétaires du 
christianisme, mais pas de Christ ou de Dieu. On ne peut posséder ces derniers. Ainsi, nous 
espérons avoir pu apporter des éléments de réponse pour affirmer qu’il ne faut pas « confondre 
l’universalité de la religion chrétienne avec l’universalité du mystère du Christ »37. Selon Karl 
Rahner, « on peut considérer les religions comme des manifestations de la volonté universelle 
de salut de Dieu »38.  

 

En conclusion à cette analyse de la théologie dialogique sous son aspect de pluralisme 
religieux en ce qui concerne la notion d’universalisme chrétien et christique, nous pouvons 
constater que « les théologiens devront de plus en plus endurer intellectuellement l’énigme 

 
31 « Christ est le sauveur du monde » (Jean 4,42). 
32 Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Paris, Raisons politiques, 
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 108. 
33 Ibid., p. 109. 
34 Term from the religious vocabulary, of coranic origin, which signifies the act of “associating” with God, that is, 
accepting the presence at His side of other divinities. 
35 Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Paris, Raisons politiques, 
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 118. 
36 Ibid. 
37 Ibid., p. 116. 
38 François Bousquet et Henri de La Hougue, Le dialogue interreligieux : le christianisme face aux autres 
traditions, Paris, Desclée de Brouwer, 2009, Paris, p. 188. 



Claudio Da Silva Neto  12.02.2026 

d’une pluralité de traditions religieuses dans leurs différences irréductibles »39. Cette énigme a 
certainement toujours été là, mais mise sous le tapis car les conditions de domination du 
christianisme depuis son adoption comme religion d’empire (Concile de Nicée de 325 ap. J-C) 
ont toujours pu repousser cette réflexion par la force et la supériorité économico-militaire. 
Aujourd’hui, le monde a changé et nous sommes d’accord de dire que « le pluralisme religieux 
tend à devenir l’horizon de la théologie du 21e siècle. Et il nous invite à revisiter les grands 
chapitres de toute la dogmatique chrétienne »40. Ce n’est donc pas rien. Et « si le christianisme 
peut dialoguer avec les autres religions, c’est parce qu’il porte en lui-même ses propres 
principes de limitation »41, car il est en essence une religion dialogale et de la relation, d’« union 
de l’absolument universel et de l’absolument concret »42. Geffré va jusqu’à dire que le 
christianisme est « lui-même relatif ». Nous postulons donc que le christianisme n’est pas 
universel, c’est le Christ qui l’est. En effet, il faut différencier christianisme en tant que religion, 
et Christ en tant que principe de vérité absolue divine, qui Lui ne serait donc pas relatif. Et 
« Christ » est un mot qui se réfère à ce principe, principe qui pourrait être défini par d’autres 
religions par un autre mot que celui de « Christ », tout en se référant à exactement la même 
chose. Cette humilité et acceptation devra sans doute être requise à l’Eglise au moment où les 
avancées de la théologie interreligieuse amèneront à cette nécessité. Ce ne serait pas une 
nouvelle « Réforme » du christianisme, mais plutôt une réforme de notre vision théologique du 
monde. Toute la théologie est une manière de déchiffrer et rechiffrer le monde. Nous sommes 
d’avis de recontextualiser que Jésus a incarné ce Christ, mais que cette Incarnation du Verbe de 
Dieu n’est pas exclusif à Jésus. Au contraire, c’est une promesse universelle, que Jésus a 
également énoncée. Tous les êtres vivants sont amenés à vivre cette Incarnation et cette dernière 
ne dépend pas de l’affiliation à une religion ou non. Croire et suivre Christ ne dépend pas des 
lois de ce monde, et donc pas de quelque institution ou dénomination religieuse que ce soit. Le 
christianisme est, certes, une religion, et l’on pourrait dire qu’elle pointe le doigt vers Christ, 
mais qu’elle n’est pas Christ, elle n’est qu’une orientation et une invitation à cette destinée. 
Ainsi, d’autres religions et spiritualités pourraient aussi être ces autres 
« cartes théographiques » (si l’on peut oser ce jeu de mots) qui pointeraient vers la même 
destinée divine. Pour Geffré, « la vérité chrétienne n’est ni exclusive ni même inclusive de toute 
autre vérité dans l’ordre religieux. Elle est singulière et relative à la part de vérité dont les autres 
religions sont porteuses »43. Et, face aux enjeux de la mondialisation, le dialogue interreligieux 
représente « une chance dans la mesure où il peut contribuer à humaniser la mondialisation »44. 
Car la poursuite d’un christianisme normatif universel ne trahirait-il pas « un impérialisme 
secret à l’égard des membres des autres religions » ? Le dialogue interreligieux réussit à 
soulever ces questions délicates, et « contribue ainsi à construire le Règne de Dieu dans 

 
39 Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Paris, Raisons politiques, 
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 118. 
40 François Bousquet et Henri de La Hougue, Le dialogue interreligieux : le christianisme face aux autres 
traditions, Paris, Desclée de Brouwer, 2009, p. 173. 
41 Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Paris, Raisons politiques, 
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 117. 
42 Ibid. 
43 Claude Geffré, « La théologie des religions ou le salut d’une humanité plurielle », Paris, Raisons politiques, 
Presses de Sciences Po, 2001/4, p. 118.  
44 François Bousquet et Henri de La Hougue, Le dialogue interreligieux : le christianisme face aux autres 
traditions, Paris, Desclée de Brouwer, 2009, Paris, p. 174. 



Claudio Da Silva Neto  12.02.2026 

l’histoire »45, et nous sommes d’avis qu’« il est permis de penser que la convergence entre les 
traditions religieuses atteindra […] son but dans la plénitude du Règne de Dieu. Une « réunion » 
(anakephaloiosis, Ep 1,10) eschatologique des traditions religieuses du monde en Christ 
[…] »46. Teilhard de Chardin ira jusqu’à parler d’« une convergence générale des Religions sur 
un Christ-Universel qui, au fond, les satisfait toutes : telle me paraît être la seule conversion 
possible du Monde, et la seule forme imaginable pour une Religion de l’avenir »47. Ainsi, les 
autres religions pourraient être véritablement et pleinement considérées chacune comme « un 
rayon de la vérité qui illumine tous les hommes »48.  

 
45 Jacques Dupuis, Vers une théologie chrétienne du pluralisme religieux, Paris, Cerf, 1997, p. 589. 
46 Ibid., p. 590 
47 P. Teilhard de Chardin, « Comment je crois » (1934), dans Comment je crois, Œuvres, vol. X, p. 150 ; voir la 
section intitulée « La confluence des religions », p. 138-150. 
48 Nostra Aetate nᵒ2. 


